
Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

175

 
 
 
 
 
 
 
 
 

В.И. Самохвалова 

ЧЕЛОВЕК И ПРОБЛЕМА ЕГО ИДЕНТИЧНОСТИ  
В СОВРЕМЕННОМ ПОСТКУЛЬТУРНОМ МИРЕ 

 
Ныне, в контексте стремительно и непрестанно изменяюще-

гося во всех отношениях мира все необходимее, неотступнее, но и 
все многоаспектнее и проблематичнее становится не только реше-
ние, но уже и сама постановка вопроса о способе определения 
идентичности человека. Для человека, основательно дезориенти-
рованного многовекторностью современного информационного 
мультикультурного общества и сформировавшегося в нем амби-
ценностным образом мира, становится все сложнее определиться с 
самим собой, с собственной самоидентификацией. В свое время 
представитель гуманистической психологии А. Маслоу отмечал, 
что человек есть единственное существо, которое (чаще или реже, 
больше или меньше) озабочено своей идентичностью, ибо никакое 
другое существо (скажем, кошка) не задается, например, вопросом 
о том, кто оно есть и соответствует ли оно своему самоопределе-
нию1. Также не приходилось еще (исключая, конечно, фантастику) 
встречать и носителя «искусственного интеллекта», который был 
бы мучим сомнениями по аналогичному поводу. Несмотря на то 
что З. Фрейд полагал, что большинство расстройств психики у со-
временных людей определяется их страхом знаний о самих себе2, 
тем не менее без определения, кто есть человек и каков он – хотя 
бы в наиболее общих и главных чертах, – не может обойтись ни 

                                          
1 См., например: Маслоу А.Г. Дальние пределы человеческой психики: 

Пер. с англ. – СПб.: Евразия, 1997. – С. 198. 
2 Фрейд З. Психология бессознательного. – М.: Просвещение, 1989. – 387 с. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

176

одно теоретическое исследование и ни одна грамотная социальная 
практика. И уже сам подобный интерес человека к вопросу самооп-
ределения значимо выступает как идентифицирующий его фактор. 

Изменения, происходящие в окружении человека и в самом 
его бытии, в известном смысле затрагивают проявления самой его 
природы и ее понимания. Таким образом, идентичность изменяю-
щегося (так или иначе, в том или ином направлении развивающе-
гося) человека не застывает в некоем неизменном виде, но также 
подвергается модификации в своем содержании и проявлении 
вместе с развитием человека и его осознанием расширения своей 
экзистенциальной перспективы и своих человеческих проявлений. 
К обычным тонким сложностям и разделениям, как мы можем ви-
деть, отчетливо добавляются новые грани и уровни. В результате 
человек предстает как все более сложноидентифицируемое суще-
ство, ибо оказывается определяем целой сетью последовательно и 
многоуровнево реализуемых идентичностей. От определенного 
своего биологического «прикрепления» и развертывания онтогене-
тической преемственности в системе поколений до рода как филоге-
нетического «прикрепления» к древу земной жизни в совокупности 
всех человеческих поколений, идущих из прошлого, настоящего и 
возможных в будущем, раскрывающихся в историческом бытии 
целого, включенного, в свою очередь, в особое историческое про-
странство. 

Как «человек разумный» (homo sapiens, по определению) он 
традиционно идентифицировал себя именно в качестве существа, 
наделенного разумом, разумностью. То есть, будучи, с одной сто-
роны, существом природным, остающимся частью природы, он, с 
другой стороны, в известном смысле противопоставил себя ей тем, 
что развил в себе специфическое качество – разумность как осо-
бый уровень приспособления к миру путем выделения из него (от-
деления и известного противопоставления ему), предполагающего 
и формирование нового уровня взаимодействий с ним (нового 
уровня управления). Это новое качество позволило ему и стать, и 
осознать себя субъектом, что определило содержание и вектор 
новых отношений его с миром (объектом): как субъект он органи-
зует это взаимодействие и определяет его содержание и характер. 

Только человек-субъект способен и осознавать свое бытие, и 
ощущать всю его проблематичность, неоднозначность. И эта спо-
собность человека, по мнению представителей гуманистической 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

177

психологии, например, имеет огромное значение и отделяет чело-
века от животных в большей мере, чем такие его характеристики, 
как прямохождение и даже речь, собственно, и образуя особость 
его способа и вида бытия1. Человек закрепляет и выстраивает свою 
субъективность, становящуюся важным приспособлением к мно-
гообразию мира, требующего и разнообразного приспособления к 
нему; возможностью многообразия своего проявления человек об-
разует соответствие задаче познания многообразного мира. Выра-
щивая личность, человек закладывает основы человеческого ми-
ра – его организации, культуры. Сложное свойство разумности, 
обозначив коренное отличие человека от остального живого мира, 
дало имя тому человеческому виду, который и построил известную 
нам культуру, дошедшую до настоящего времени во всех ее исто-
рических изменениях. 

Качество разумности считается первым, основным и прин-
ципиальным, идентифицирующим человека критерием, но и оно 
все более усложняется в его понимании в условиях современной 
технической реальности. Для тех, кто, например, не признает за 
искусственным интеллектом права на разумность, этого достаточ-
но; однако для тех, кто говорит о возможности существования ис-
кусственного интеллекта, очевидно, были бы необходимы указа-
ния и на какие-то иные качества человека, удостоверяющие его 
идентичность. На наших глазах формируется искусственная «ра-
зумность», сложная техническая среда, за которой некоторые эн-
тузиасты признают уже способность к самоорганизации… В кон-
тексте подобных умонастроений и само качество разумности 
требует нового определения, уточнения, учитывающего откры-
вающуюся специфику (и следующие из этого оценку и понимание) 
качества разумности. Искусственный интеллект – ум или разум? 
Машина – умная, условно говоря, или и разумная тоже? Представ-
ляется, что здесь различение проходит не только по уровню ра-
зумности, которую можно определить и как формальную способ-
ность манипулирования с информацией, обладание памятью, но и 
согласно тому, можно ли связать это со способностью мышления. 
Именно мышления, а не сколь угодно сложного оперирования зна-
ками. Способность человека к мышлению означает, что он умеет 
                                          

1 См.: Франкл В. Человек в поисках смысла. – М.: Прогресс, 1990. – С. 158, 
199 и др. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

178

творчески работать с объектами и понятиями разного рода, уровня 
и порядка – с многообразными явлениями мира, со своими чувст-
вами и мыслями, с ментальными построениями и т.п., осуществляя 
это с помощью особого человеческого «приспособления» – внут-
реннего «пространства» своей психики. 

Нетрудно видеть, что при этом единство живого, разумного, 
мыслящего, соединившихся в человеке, требует осмысления с пози-
ции «нового технического энтузиазма». Так, например, Т. Лири го-
ворит о симбиотической связи человека с компьютером, вводя по-
нятия «кибернавт», «киберчеловек»1. Выбрав электронную жизнь в 
информационных сетях, человек добровольно уходит из смертного 
(биологического) тела, оцифровав (и отделив) свое сознание, что, по 
его мнению, есть путь к бессмертию. Действительно, вспомним 
специалиста по прагматометрии из «сказки» К.С. Льюиса: «Что 
унижает человека? Рождение, соитие, смерть. Мы сумеем освобо-
дить его от всего этого… Мы победим смерть, иными словами, 
победим органическую жизнь… Природа была нам лестницей, и 
мы ее оттолкнем»2. Таким образом, не начинает ли человек гото-
виться к принятию нового образа самого себя, другого по отноше-
нию к самому человеку в самом общем его понимании? В частно-
сти, существа, которое не живет, чтобы не умереть… 

Однако при этом ничего не говорится о том, какое место, 
например, будет занимать в «мировоззрении» подобного «нового 
человека» понимание. Разумность и ее проявление – интеллект – у 
человека отнюдь не сводятся к оперированию знаками или навы-
ками: представляется, что при этом акцент переносился бы лишь 
на внешние, формальные, а не содержательно-сущностные его 
проявления. Человеческое понимание – специфическая форма су-
ществования, обнаружения и проявления разумности, что и делает 
возможным аутентичное человеческое творчество в разных – на-
учной, художественной и т.п. – формах творческого его выраже-
ния. Например, можно считать картинами то, что «нарисовали» 
своими хвостами ослы или обезьяны, с натяжкой можно считать 
это «искусством» (своеобразным), но нельзя считать это творче-
ством. Кроме внешней формальной деятельности, аутентичное 

                                          
1 Лири Т. Семь языков Бога. – Киев; М.: Янус: Пересвет, 2002. – С. 188. 
2 Льюис К.С. Мерзейшая мощь. Современная сказка для взрослых. – М.: 

Северо-Запад, 1993. – Кн. 2, Т. 3. – С. 127, 128. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

179

творчество, подразумевающее проявление человеческого феноме-
на особой природы, необходимо, конститутивно включает в себя 
именно понимание, осуществляемое в единстве его интеллекту-
альной и эмоционально-чувственной форм. 

Именно совокупность названных качеств позволяет человеку 
не только сформировать и наполнить внутреннее пространство 
своей психики, которое образует и определяет не просто личность, 
но ее глубоко индивидуальное бытие, но и тем самым создать новое 
измерение своего бытия – творческое. Внутреннее пространство 
психики позволяет строить и удерживать как образы внешнего ми-
ра, так в то же время переживания и озарения мира внутреннего, 
позволяет воспроизводить виденное и создавать новое состояние  
и ви�дение. Оно создает пространство творческого оперирования 
с прежним опытом, возможность нового, желаемого его прожива-
ния и тем самым понимания, что формирует новые определяющие 
способности человека: воображение, идеализацию, предвидение, 
конструирование… 

Творчество, способность к творчеству составляет главный 
«нерв» человеческого развития, движения к самоосуществлению, 
прозреваемому им в высших состояниях, реализуемых в организа-
ции и функционировании внутреннего пространства его психики 
(своеобразного «черного ящика» человека). В этом смысле сколь 
угодно совершенная машина может лишь комбинировать имею-
щееся, но не может самостоятельно придумать новое, т.е. выйти за 
пределы заложенной в нее программы… Творчество, ставшее осо-
бой идентифицирующей человека деятельностью, есть не только 
следствие необходимости приспособления к изменяющемуся бы-
тию, но и чувствительность к неким смыслам, которые не даны, но 
предчувствуются и оформляются во внутреннем пространстве 
психики человека, выступая протестом всей его природы против 
того, что все проходит и исчезает; это своеобразный протест чело-
века против смерти1, о которой он знает (в отличие от животных, 
даже самых умных). Это результат того, что человеку доступны 
восприятия из той высшей реальности, куда он способен транс-
цендировать из наличного бытия. Ощущение наличия самого этого 
уровня присутствует в человеке как бы независимо от реальности. 
                                          

1 «Творить – значит убивать смерть», – пишет известный французский пи-
сатель Ромен Роллан. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

180

Иными словами, человеку дано чувствовать наличие в мире 
неких высших смыслов и высших идей – некоего метафизиче-
ского уровня бытия. Поэтому человек, персонифицируя все выс-
шее, что он ощущает, но чего не может выразить доступными 
ему средствами, называет это Богом (Богами). Религиозность 
свойственна только человеку и безусловно выделяет его из всего 
живущего на земле (во всяком случае, религиозные животные 
или возносящие молитву ЭВМ не обнаружены). Ощущение нали-
чия этого Высшего бытия (уровня) определяет неуспокоенность 
человека, его «вертикальную» тягу, его поиск; это становится и 
стержнем его культуры, создаваемых им систем нравственности, 
его жертвенности. Религия как результат особого творчества че-
ловека в деятельности объяснения мира, его упорядочения и ор-
ганизации, сама, в свою очередь, становится вдохновляющей че-
ловека творческой силой, когда человек, выходя на некие высшие 
состояния сознания, приобщается к высшим истинам и способен 
выразить их. 

Бог (боги) и конструирование идеалов есть только у челове-
ка (об идеалах у животных ничего не известно). Наличие идеалов и 
высших вневременных, абсолютных ценностей сообщает бытию 
человека особый масштаб и особую меру сравнений и устремле-
ний. О развитии понимания истинной меры человека свидетельст-
вует, например, сравнение высказываний Протагора («Человек 
есть мера всех вещей»), Сократа («Человек как мыслящий есть 
мера всех вещей»), Платона («Бог есть мера всех вещей, и мера 
наивысшая»). Этим был обозначен истинный подход к масштабу 
оценки и задано особое измерение бытия ценностей. 

Религия возникла как попытка понять недоступное, предста-
вить сам мир в его единстве и смысле, будучи в целом особым об-
щекультурным домыслом, принципиально и исходно предпола-
гающим существование высшего бытия и высших ценностей и 
живущим в общественном сознании. Пусть это знание с точки зре-
ния науки недостоверно, но оно связывает мир воедино и дает 
представление о некоем должном порядке, призывая всякого чело-
века следовать должному и доброму. И в этом смысле религия – 
это тоже, по сути, о человеке, а не только о богах. Религия – это 
как бы и особое предупреждение человеку; так, Н. Бердяев гово-
рит, что без понятия о Боге и в отсутствие «равнения» на высшее 
бытие человек, делающий точкой отсчета себя, неизбежно впадает 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

181

в подчеловеческое (проще говоря, в свинство)1. Человеку необхо-
дим идеал, не подвергаемый сомнению, как ключ, как программа, 
как ориентир. 

Таким образом, без экзальтации и ненужного пиетета рели-
гия существует как особый способ организации жизни человека, 
как особый ее порядок, напоминание о высших ее уровнях, о ее 
метафизике. Таково большинство религиозных учений с их зада-
чей дать руководство человеку в реальной жизни, исходя из пред-
ставления о высшей, истинной жизни и ее истинном смысле. Рели-
гия – в аутентичном смысле слова, как особое сознание, а не 
институт власти – по-своему пытается придать смысл развитию 
человека, организовать его жизнь в истинно человеческом плане и 
смысле, одухотворить ее, предостеречь от недолжного, сформиро-
вать чувство ответственности как высшее проявление человече-
ской нравственности. 

Как мы видим, при определении общих идентифицирующих 
человека качеств речь идет о многоуровневом развертывании 
идентичности человека, последовательно формирующейся начи-
ная с уровней самой природы человека и продолжаясь уровнями 
его многогранной деятельности, реализующейся с учетом интел-
лектуальной, идеальной, духовно-метафизической составляющих. 
Создание культуры закрепило за человеком особое место в мире, 
реализовав и развив (и продолжая развивать) те возможности, ко-
торые позволили ему не только по-особому приспосабливаться к 
миру, но и изменять мир согласно своему пониманию и представ-
лениям о лучшем. 

Определяя суть идентичности человека, В. Франкл пишет: 
«Быть человеком – значит выходить за пределы самого себя. Я бы 
сказал, что сущность человеческого существования заключена в 
его самотрансценденции»2. Быть человеком – значит быть направ-
ленным не на себя исключительно, но на что-то иное. Больше того, 
подобную направленность можно понимать гораздо шире. Напри-
мер, по его мнению, такие односторонние направления и подходы, 
как рефлексология Павлова, бихевиоризм Уотсона, психоанализ 
Фрейда или индивидуальная психология Адлера, далеко не исчер-

                                          
1 Бердяев Н.А. Экзистенциальная диалектика божественного и человече-

ского. – Париж: YMCA-PRESS, 1952. – 247 с. 
2 Франкл В. Человек в поисках смысла. – М.: Прогресс,1990. – С. 51, 284. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

182

пывают истинно человеческого измерения бытия в целом. Как 
правило, ученый, как представитель какой-то определенной дис-
циплины, ограничивает диапазон исследований своим предметным 
интересом, но даже в сумме такие исследования и подходы не смо-
гут охватить совокупность понятия «человек». Ибо самая главная 
идентичность человека в том, что он многомерен в своем единстве. 
Даже если он актуально не проявляет каждомоментно этой своей 
особенности, он тем не менее остается таковым в возможности, 
которая способна реализоваться. «Человеческое существование не 
аутентично, если оно не проживается как самотрансценденция»1, 
«…характерная составляющая человеческого существования – 
трансцендирование, превосхождение себя, выход к чему-то иному. 
Говоря словами Августина, человеческое сердце не находит себе 
покоя, пока оно не найдет и не осуществит смысл и цель жизни»2. 
Или, выражаясь словами современного поэта А. Вознесенского: 
«Выше Жизни и Смерти, / пронзающее, как свет, / нас требует 
что-то третье, – / чем выделен человек». Именно человек – и толь-
ко человек. Только он выделен своей способностью задумываться 
о смысле жизни, о ее высшем предназначении. 

Всю многомерность своего существа и существования, мно-
гомерность и многообразие способностей и возможностей человек 
обнаруживает в этой способности к творческому проявлению; 
творчество становится особым модусом его человеческой деятель-
ности, в какой бы сфере она ни протекала. Способность человека к 
самотрансценденции определяет его как принципиально открытую 
систему; и в характере, и в способе этой открытости проявляется 
его идентичность. Человек направлен в мир не столько в силу своей 
способности реагировать на внешние сигналы, сколько в силу своей 
и способности, и возможности формировать осознанную позицию 
по отношению к ним (и к своим реакциям на них) и фактически 
экзистенциальную невозможность иного. Закрытость, сосредото-
ченность на себе будет означать неадекватность (неуспешность) 
его поведения, а аутизм – и вовсе свидетельствовать о человече-
ской ненорме, нездоровье. 

Своеобразие творчества как деятельности, а творческого со-
стояния как нового способа открытости миру означает, что чело-
                                          

1 Франкл В. Человек в поисках смысла. – М.: Прогресс, 1990. – С. 285. 
2 Там же. – С. 288. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

183

веку становятся доступны новые уровни взаимодействия с миром 
и управления собою. Так, человеку доступна антиципация как 
своеобразный акт спонтанного творчества по предвидению буду-
щего. Известно, что определяющим для органической жизни явля-
ется принцип гомеостаза, хотя, как утверждает фон Берталанфи, 
он не является универсальным1. Тем более не сводимо к саморегу-
ляции существование человека в целом, в специфически человече-
ских характеристиках, означающих способность его трансценди-
ровать в мир. Ему, как всякому живому, важно уметь сохранять и 
восстанавливать гомеостаз, но этого отнюдь не достаточно. Го-
меостаз как регуляторный принцип не может объяснить существо-
вания и деятельности человека, он лишь консервирует наиболее 
удобный для человека способ сохранения сложного внешне-
внутреннего равновесия. Но человеку необходимо движение изме-
нения, развития, ибо таков и сам мир. Он способен к сознательно-
му выходу из «равновесия», к осознанному и целенаправленному 
движению, чреватому нарушением гомеостазиса, но в то же время 
и достижением нового уровня в отношениях с миром (нового его 
понимания, нового способа действия в нем и т.д.). Нарушая гомео-
стаз, создавая напряжение бытия, человек снимает противоречие 
на более высоком уровне регуляции, открывает новый горизонт 
взаимодействия с миром. Создает особый уровень управления эти-
ми взаимодействиями. Таким образом, гомеостаз как регулятор-
ный принцип не универсален для человека и не может объяснить 
его деятельности, в особенности же не имеет он объяснительной 
силы для творчества. Более того, творческий человек достигает 
нового уровня своей идентичности, снимая противоречие создани-
ем особого напряжения, перемещающего его на новый, более вы-
сокий уровень гармонического равновесия (которое он опять будет 
нарушать)2. 

Только человек способен к творчеству в действительном 
его смысле, возвышающем его над подражательностью, копирова-

                                          
1 Берталанфи Л. фон. Общая теория систем – Критический обзор // Ис-

следования по общей теории систем. – М.: Прогресс, 1969. – С. 23–82. 
2 См., напр.: Allport G. Becoming. Basic considerations for a psychology of 

personality. – New Haven: Yale univ. press, 1955. – P. 48–49. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

184

нием или «доведением»1 замысла, к чему отчасти способна и ум-
ная машина. Вершина же творческого проявления – самопострое-
ние человека, самосозидание им себя, и на это уже не способна ни 
самая совершенная ЭВМ2, ни самое умное животное (способное к 
инстинктивному, диктуемому программой рода поведению); у че-
ловека тоже есть подобная программа рода, но он не просто ее 
осознает, но постоянно строит и свою индивидуально-личностную 
программу. Для саморазвития и самосовершенствования нужны 
стимул, мотивация, часто сверхмотивация (как это обозначил 
А. Маслоу)3, способность к концентрации, сосредоточенность на 
цели и т.п. Подобная деятельность связана со способностью имен-
но мышления, а не просто наличия разума, ибо мышление есть 
процесс «общения со смыслами» и рождение новых смыслов, а не 
безличные операции с информацией. 

В принципе (или в идеале) вся деятельность человека может 
быть сознательно выстраиваемой, устремленной к достижению но-
вого состояния – т.е. творческого. Так, например, любовь как способ 
проявления сексуальности означает у человека содержательно иной 
порядок этого проявления, создаваемый новой его составляющей в 
виде духовности и такой условной, но такой идентифицирующей 
человека структуры, как душа… Человек способен сформировать 
идеальное представление о себе самом, своем существовании или 
существовании своего социума, т.е. встать над самим собой в своем 
наличном состоянии и строить себя (общество) в соответствии с 
идеальными представлениями, а не в форме актуального обмена 
деятельностью (сигналами, рефлексами и т.п.) со средой. По клас-
сификации В. Франкла, человек в этом смысле по мере своих сил и 
направления способностей формирует различные ценности своей 
жизни – либо ценности созидания, либо ценности переживания, ли-
бо ценности отношения4. 
                                          

1 Ныне существует даже особая специальность – доводчик, т.е. тот, кто 
формально-технически реализует (в форме, в материале…) творческий замысел 
«криэйтора». Об этом пишут многие постмодернистские авторы, у нас, например, 
эта линия отражена В. Пелевиным в его книгах «Т» и «SNUFF». 

2 ЭВМ может (условно) «размножаться» как бы своеобразным «почкова-
нием», но это не есть самопостроение… 

3 Маслоу А.Г. Дальние пределы человеческой психики : Пер. с англ. – 
СПб.: Евразия, 1997. – 384 с. 

4 Франкл В. Цит. соч. – С. 193. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

185

Иными словами, человек становится обладателем особого ин-
струмента, которым не обладает ни другая живая форма на земле, 
ни искусственный интеллект, программируемый извне, – сознанием, 
которое, в свою очередь, не сводимо к мышлению или какой-либо 
иной сколь угодно сложной отдельной операции, обозначающим 
некое качество особой, целостной связи с миром. Итак, наличие 
сознания, разумность и способность к мышлению не совпадают ни в 
своих смыслах, ни в своем значении, и обладание одновременно 
всеми ими образует совершенно новую структуру, способную к раз-
витию, что выступает, точнее, предстает как саморазвитие, но буду-
чи направляемо определенной разумной мотивацией. 

Аутентичное человеческое сознание как сложное единство 
качеств и деятельностей включает в себя не только рациональное1, 
способное быть вербализованным в особой языковой деятельно-
сти. Но оно включает и внерациональное (бессознательное, под-
сознательное с огромным багажом неосознаваемых знаний, в виде 
свернутых матриц-архетипов, интуитивных побуждений или 
предпочтений, заложенных в человеке и являющихся результатом 
реального опыта – личного или коллективного, родового…), кото-
рое служит человеку отнюдь не только в искусстве, но и во мно-
гом определяет характер самой индивидуальности человека, окра-
ску его личности. Так, без удивительной способности воображения 
было бы, например, невозможно творчество, а без способности 
человека к антиципации – невозможна сама его предметная реали-
зация… Человек умеет особым образом работать с миром, от-
крываясь ему и разноуровнево взаимодействуя с ним. Современ-
ное изучение деятельности человеческого сознания невозможно 
без привлечения данных лингвистики, информатики, философии, 
нейробиологии, психологии, без которых невозможно было бы пол-
ностью раскрыть и понять механизм действия человеческого созна-
ния. При этом возможности познания усиливаются или ослабля-
ются не только вследствие участия в нем чисто рациональных 
способностей, но и вследствие наличия творческого импульса.  
С ослаблением творческого начала (в том числе интереса к новому) 

                                          
1 История рациональности насчитывает тысячелетия и не сводится к тол-

куемым иногда слишком узко декартовским методологическим постулатам в их 
абсолютизации. При этом внерациональность не есть иррациональность или не-
рациональность (это часто иной способ проявления способности познания). 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

186

притупляются острота и сила интеллекта, становится невозможно 
само его развитие. Основой и спецификой человеческого интел-
лекта являются его открытость и способность подпитываться эмо-
циональными восприятиями. 

И здесь нельзя не сказать об искусстве, которое – взятое в 
его аутентичности – также является показательным именно для 
человека, будучи таким средством и такого способа познания, ка-
ковые специфичны и показательны только для человека. Умение 
отражать мир через его пересоздание в образной форме, что, учиты-
вая природу живого биологического человека, позволяет искусству 
выполнять в обществе множество важных (социально-психологи- 
ческих, общекультурных, специфически эстетических) функций, 
способствуя пониманию человеком себя и своей природы, опира-
ется на эмоциональную природу человека, развитую и облагоро-
женную в ходе развития культуры. Искусство своими средствами 
умеет показать человеку мечту реализованной, и тем самым оно 
способно стать организатором духовной силы общества в направ-
лении реализации идеала. 

 
 

Современный социокультурный контекст  
и понимание идентичности 

 
Обратимся к характеристике современного культурного кон-

текста, в котором существует человек, и к самому этому человеку – с 
точки зрения присутствия в нем идентифицирующих человека ка-
честв. Следует сказать, что в современном контексте разумность по-
стоянно подвергается своеобразному «пересмотру». Так, во-первых, 
полагают, что она недостаточна, ибо искусственный интеллект 
показал ее границы; во-вторых, она невозможна, ибо не может быть 
полной, а потому неизбежно искажает (в частности, упрощает и 
схематизирует) мир, как это показал постмодернизм; в-третьих, она 
опасна и избыточна (не нужна) в условиях необходимости управ-
лять огромными массами людей в современном обществе, для чего 
более эффективно манипулирование; в-четвертых, в этом отноше-
нии она активнейшим образом разрушается масскультом и потому 
уже неполна и неподлинна. 

Все это ставит человека в чрезвычайно сложные условия для 
возможности его самоидентификации, ибо, как сказал в свое время 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

187

М. Мамардашвили, «старые способы самоидентификации не сра-
батывают, а новые еще не сложились»1 в необходимой полноте. 
Общая дезориентированность сознания человека, а также сложив-
шаяся возможность управляемости этим сознанием извне стали 
основой часто неадекватной его самоидентификации, когда чело-
век оказывался не в состоянии правильно определить собственные 
интересы и цели. Подобное кризисное состояние – не только для 
отдельного человека, но и для человечества в целом – во всей его 
отчетливости развернулось как типичное явление еще в ХХ в., 
сделав в то же время решение этого вопроса обязательным для оп-
ределения его дальнейшей судьбы. 

Человек в современном обществе не только лишился при-
вычных точек опоры и оказался как бы подвешенным в состоянии 
неуверенности, но одновременно предстал и разделенным в самой 
своей сущности, что обозначилось распадением между материаль-
ной и духовной сторонами его единой природы. С одной стороны, 
нынешний человек, как никогда, заземлен своей материальностью, 
которая утвердилась в качестве ценности в его сознании и довлеет 
над ним как внешняя реальность. Потребительская культура делает 
явной и неотступной материализацию всех человеческих отноше-
ний, всех представлений, всех мотиваций и устремлений, сводимых 
к денежному выражению и измеряемых в денежном эквиваленте.  
С другой стороны, человек, как никогда, близок к пониманию иде-
ального: продукты интеллектуального труда составляют более 90% 
в совокупном валовом продукте, информационная реальность как 
бы вообще освобождает разум от необходимости материального 
тела, возможность виртуализации жизни показывает, что реальный 
мир может оказаться лишь частным случаем. Идеальная реальность 
приобретает все более независимое существование, не будучи свя-
зана какими-либо коррелятами с материальной реальностью. Мы 
перестаем видеть сами предметы, ограничиваясь тем, что читаем 
приклеенные к ним ярлыки; мы, по сути, живем не среди вещей, а 
среди обобщений и символов. Идеальное все отчетливее выступает 
в его собственном бытии, не будучи смешиваемо даже с ценностями 
художественно-эстетической или нравственно-этической природы. 

Общая дезориентированность относительно основопола-
гающих смыслов жизни является отличительной чертой человека 
                                          

1 Мамардашвили М.К. Эстетика мышления. – М.: Прогресс, 2000. – С. 71. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

188

нашего времени. Как считают многие психологи, современный 
человек испытывает бóльшую неуверенность в себе, чем человек 
XIX в. Современный человек столкнулся с иррационализмом ис-
тории, и то, что казалось ушедшим в прошлое, вдруг непонятным 
образом вернулось: терроризм, рабство, варварство. Оказалось, 
что прогресса нет, что развитие обратимо, что сами формы рацио-
нальности не столь прочны. Человек ощущает бессмысленность 
жизни, напрасность усилий, утрату перспективы. Сами требова-
ния, предъявляемые к нему обществом, часто оказываются несо-
вместимыми между собой и ведут человека к невротизации, ниги-
лизму, провоцируют агрессивность поведения. 

Соответственно в культуре, в ее парадигме происходит, как 
сейчас говорят, смена аттракторов, т.е. форм регуляции и способов 
распределения и управления человеческим вниманием. Безуслов-
ными аттракторами становятся образы хаоса (а не порядка), дис-
гармонии (а не гармонии), патологии (а не здоровья), аномалии (а 
не нормы), смерти (а не жизни). Иными словами, в условиях дис-
кредитации ценностей, усиления иррационализма и нигилизма, 
прежде бывших лишь элементами настроения, а теперь ставших 
составными элементами культуры и ее модусами, оказывается 
смещена в противоположном направлении вся система традици-
онных аттракторов культуры. Легитимация темных инстинктов, 
поэтизация пороков набрасывает на видение мира искажающий 
его покров тенденциозных интерпретаций. Выбитый из колеи 
нормального мышления, человек готов принять все, что дает ему 
хотя бы иллюзию смысла и порядка в представлении о мире. 

В то же время внимание к отрицательному полюсу проявле-
ний жизни не означает действительного интереса к анализу или 
разрешению соответствующих проблем. Проблема смерти, при-
сутствие которой получает в современной культуре неправомерно 
расширенное «пространство», будучи бесконечно «размазана» в 
боевиках, став привычной, на самом деле утрачивает свою тайну  
и свой сакральный смысл, осталось лишь само ее фактическое при-
сутствие, даже смакование и т.п. Проблема же смерти как проблема 
фундаментального философского значения утрачена; тем самым 
как бы изъята из сферы обсуждения и связанная с этим проблема 
определения смысла жизни и ее цели. Обеднение переживаний, 
принижение смыслов вызывают десакрализацию смерти, чем в 
результате десакрализуется и сама жизнь. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

189

Современный мир отмечен существенными социокультурными 
изменениями, затронувшими традиционную структуру общества, он 
вызвал к жизни появление новых реалий, ставших продуктом его 
развития. Так, на исторической арене утвердился социальный фе-
номен, коренным образом определивший культурное лицо совре-
менного общества, – массовое общество массовых людей, обла-
дающих массовой психологией. Став социально-политической и 
культурной реальностью, массовое общество породило массовую 
культуру, которая не столько приблизилась к обычному человеку, 
сколько опустошила его душу, будучи сама лишена глубокого чело-
веческого содержания. И потому небезосновательной выглядит да-
же столь категоричная ее оценка: «Массовую культуру и массовое 
сознание роднит лишь то, что первое не культура, а второе не соз-
нание. Комплекс из бескультурья и неосознанности…»1 

Утверждение массовой психологии привело к усреднению 
всех форм жизни, к критическому снижению культурных, нравст-
венных, эстетических стандартов. Реальность массового сознания, 
поощрение психологии игрока, а не деятеля и творца, привели 
практически к деградации культурной элиты, почти полностью 
нейтрализовав высокое искусство в условиях всеохватывающего 
рынка. Чрезвычайно серьезной проблемой, порожденной массовой 
психологией, стала замена творчества потреблением2, породившая 
не столько даже потребительское общество, сколько – в наших 
условиях – достаточно примитивную карикатуру на него. Потреб-
ление превращается в основную функцию, становится занятием, 
призванием массовых людей. 

Как известно, человек, в отличие от животного, ценности 
которого определены естественным образом, т.е. природой, вполне 
может принять за ценность что угодно, особенно если его очень 
хорошо убедить, внушить, навязать ему нечто в качестве ценно-
сти. Затем с помощью моды и рекламы выработать у него потреб-
ность в этом и построить на данной основе определенный коммер-

                                          
1 Круглов А. Массовая культура // Здравый смысл. – М., 1997. – № 5. – 

С. 31–32.  
2 Вспомним недоброй памяти заявление, что цель нашей современной сис-

темы образования – сформировать потребителя (пусть и квалифицированного), а 
отнюдь не творца, не гармоничную, мотивированную, способную к самоактуали-
зации личность. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

190

ческий цикл. Современная культура санкционирует положение, 
когда не производство служит человеку, а человек работает на 
производство, притом ненужного. В самом деле, у человека, опять 
же в отличие от животного (вследствие мобильности психики и 
воображения), удовлетворение одной потребности рождает дру-
гую, новую. Но отличие человека от животного состоит также и в 
том, что он-то способен осознать и адекватно оценить истинное 
значение этих своих потребностей и не оказаться в зависимости от 
них. Однако, к сожалению, это трудно осуществимо в условиях 
психологического давления, оказываемого всем комплексным со-
держанием окружающей (ложноценностной) реальности. 

В результате наряду с естественными (первичными и необ-
ходимыми) и истинными человеческими потребностями (вторич-
ными, развитыми и отшлифованными культурой) – в познании, 
общении, свободе – возникают фиктивные, мнимые, которые на-
чинают влиять на содержание и образ жизни человека. Потребно-
сти в творчестве, красоте, истине, справедливости фактически не 
находят ни признания, ни адекватного удовлетворения, их удовле-
творение становится суррогатным, в изобилии фабрикуемым мас-
совой культурой. Вместо развитого культурой и представленного в 
культурных формах богатства человеческих потребностей, кото-
рые могли бы служить развитию человека, он оказался в плену од-
ной, но такой, которая сделала его зависимым и управляемым, – 
потребности потребления. 

Массовая культура, опираясь на мнимые ценности и культи-
вируя ложные и избыточные потребности, призрачные цели, спо-
собствует «прожиганию» физических, биологических, экологиче-
ских ресурсов человечества, ничего не давая ему взамен, кроме 
фикций, бесследно тающих под наплывом новых фикций. Воз-
можность осознать ситуацию подавлена или искажена в силу об-
щей дезориентированности современного человека, утраты им 
способности критического мышления, разбалансировки представ-
ления о ценностях. В то же время сама проблема адекватного по-
нимания действительных ценностей и потребностей, может быть, 
впервые приобретает жизненно важное значение не только для 
развития, но для самого сохранения цивилизации: либо человек 
решающим образом пересмотрит свои потребности, их обоснован-
ность и масштабы, либо дальнейшее движение человечества может 
пойти по катастрофическому сценарию. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

191

Проблема поставленного экологического императива есть не 
только проблема потребления и потребностей. Это проблема опре-
деления истинной природы и сущности человека, ибо только сле-
дование истинной природе человека, остающейся несомненной 
константой в контексте относительности всех остальных парамет-
ров и векторов внешнего бытия, открывает возможность опреде-
лить, в чем действительно нуждается человек. Но именно истинная 
сущность человека размазывается и затемняется постмодерниз-
мом, примитивизируется и опошляется масскультом. 

Столь же остро встает и проблема целостного, в особенности 
духовно-психологического, здоровья человека, создания нормаль-
ной среды жизни для него. Для большого числа современных лю-
дей уже нынешние скорости дискомфортны, а абсолютная непред-
сказуемость развития жизни чревата депрессиями. Существующий 
наряду с реальной действительностью ее виртуальный вариант, 
созданный совокупными усилиями разных информационно-
коммуникативных систем, усложняет для человека возможность 
адекватного самоопределения. Одновременность разновременного 
(благодаря телекоммуникациям) и взаимоисключающего, схожде-
ние разнообразного – эта радикальная, всеобъемлющая и вездесу-
щая плюральность кого-то может и забавлять, но многих выбивает 
из колеи и заставляет усомниться в реальности самого мира. От-
сюда разные способы эскапизма, бегства от действительности – 
начиная от ухода в виртуал до взрывного роста числа наркоманов. 
Очарованное, соблазненное, несчастное сознание современного 
человека часто не справляется с грузом необходимости одновре-
менного осмысления нескольких параллельных миров, в одном 
из которых человеку приходится жить, в другом – работать, в 
третьем – отдыхать… 

Данная коллизия многогранна и многоаспектна и составляет 
одну из линий значительного напряжения в общем распадении 
единства человека. Так, об опасности неизживаемой противоречи-
вости ценностных и мотивационных ориентаций писали, с разных 
позиций и с разной аргументацией, А. Кестлер1 и Э. Фромм2, ут-

                                          
1 Кoestler A. The Chost in the Machine. – L.:  Hutchinson, 1967. – 384 p.; 

Кoestler A. The Act of creation. – L.: Hutchinson, 1964. – 751 p.  
2 Фромм Э. Анатомия человеческой деструктивности. – М.: Республика, 

1994. – 447 с. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

192

верждавшие, что распадение целостного восприятия внешнего ми-
ра чревато для человека шизофреническим распадением собствен-
ного внутреннего мира. Современная же культура не только не 
восстанавливает гармонию восприятия и стабильность состояния, 
но в значительной мере как раз сама и повинна в их разрушении. 
Как отмечал Л. фон Берталанфи1, культура, кроме всего остального, 
есть и важнейший психогигиенический фактор. Иными словами, 
от состояния культуры общества в значительной мере зависит ду-
ховно-психическое здоровье составляющих его людей. 

Таким образом, современный социокультурный контекст 
массового информационного общества породил и формы созна-
ния, и практику искусства, и общие культурные практики, в кото-
рых разумность не участвует, рациональность лишается статуса 
культурной ценности, отвергается (иногда даже осмеивается). Не-
обоснованная активация иррационального, апеллирование к ар-
хаическим структурам сознания, провоцирование инстинктов под 
видом раскрепощения творческой спонтанности, развенчание ра-
циональности в постмодернистской картине мира, сведение ее к 
плоскому прагматизму в масскульте – все это не только деформи-
рует сознание и дезориентирует мышление. Это также и разрушает 
понятие реальности, адекватность единой картины мира, что угро-
жает качеству коммуникации в обществе и тем самым в конечном 
счете подлинной человеческой социальности. 

Что касается потребности в красоте, гармонии, тонких эсте-
тико-художественных переживаниях, то можно лишь констатиро-
вать, что современное искусство как бы перешло на своего рода са-
моудовлетворение. Оно работает не с формами и красками мира и 
не подражает и не выражает его, а ищет средств выразительности  
в самом себе, играет собственными средствами, черпает отраженное 
вдохновение в себе, собственных формах и приемах. Условно говоря, 
современное искусство перестало подражать природе и теперь под-
ражает самому себе. Его художественный язык становится не 
столько отражающим, сколько отраженным (вторичным) языком. 
Умножается число интерпретаций, перетолкований, переосмысле-
ний и т.п. классики, но самостоятельно создать нечто достойное 
большинство современных авторов становятся все более неспособ-
                                          

1 Берталанфи Л. фон. Общая теория систем – Критический обзор // Ис-
следования по общей теории систем. – М.: Прогресс, 1969. – С. 23–82. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

193

ны; естественная потребность самовыражения, свойственная чело-
веку и характерная для него, переформатируется в беспорядочную 
активность разного рода шоу, надуманного перформанса, манипу-
лятивного флешмоба разного уровня и содержания. 

Думается, что в этом одна из причин общего ослабления на-
личной разумности, ибо искусство, при всей специфике необходи-
мой для его понимания и свойственной ему мыслительной работы, 
добавляло человеческому интеллекту глубину, силу бытийной 
укорененности, остроту, точность и тонкость мыслительных обер-
тонов и т.д. Не подпитываемый искусством, интеллект становится 
действительно машиноподобен, но это отнюдь не делает его силь-
нее. Интеллект в этом случае теряет в своей творческой силе.  
И именно опыт искусственного интеллекта приводит к выводу о 
главной роли творческой составляющей в самой идентификации 
естественного человеческого интеллекта. 

Итак, можно констатировать, что современная культура пе-
реживает кризис, при котором изменяются не просто оценки или 
представления, но сами их критерии. Главным показателем кри-
зисного состояния культуры становится изменение ее исходных 
функций. Если раньше ее главными функциями были социализи-
рующая и воспитательно-образовательная, то в ХХ в. главными 
оказываются выравнивающе-нивелирующая (в которую перерож-
дается прежняя социализирующая) и охранительная, призванная 
средствами культуры способствовать удержанию существующего 
порядка и власти. Именно культура ныне своими средствами про-
изводит человека, деятельность которого противоречит целям раз-
вития мира. Или же следует признать, что в современной культуре 
все больший удельный вес приобретают тенденции антикультуры. 
Действительно, ведь подлинная культура осваивает мир; но со-
временный масскульт загромождает его гаджетом, а постмодер-
низм уводит это освоение в тупики субъективных реакций, рассеи-
вая силы и возможности человеческого сознания. 

Жестокость, насилие, порнобизнес становятся характерными 
чертами современного искусства, определяя повседневное воспри-
ятие жизни. Подсчитано, например, что к своему совершенноле-
тию американский ребенок успевает увидеть в кино и на ТВ не 
менее 85 сцен насилия. А бесконечные сексуальные сцены, из ко-
торых уходят настоящие чувства и глубокие страсти, а порою и 
адекватный (традиционный) объект их, искажают в сознании че-



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

194

ловека основополагающие нормы и «матрицы», связанные с полом 
и лежащие в основе утверждения жизни. В целом можно сказать, 
что фактически впервые в таком масштабе достижения культуры 
поставлены на службу не разуму, но иррациональному; не совер-
шенствованию личности, но ее сведению к примитиву; не разви-
тию богатства чувств, а эмоциональной неразборчивости; не сво-
боде проявлений человека, но беспределу бесчеловечности; не 
безопасности, но организации угрозы, исходящей из умения ис-
пользовать культурные достижения для целей разрушения и куль-
туры, и даже самой жизни. 

Сверхбыстрое развитие науки и техники на фоне оскудения 
духовной жизни привело к тому, что человеческое сознание не ус-
певает продвигаться за изменениями, а человеческая душа не ус-
певает освоиться с грузом новой ответственности. Человек утра-
чивает ви�дение масштабов этой новой своей ответственности и 
меры опасности для мира и для себя самого, если он забудет о ней. 
Растущая пассивность человека и его социальная безответствен-
ность приводят к тому, что само общество теряет внутреннюю 
структуру, превращаясь в большую атомизированную толпу. Ано-
нимизация человека в массовизированных, пассивных толпах по-
рождает равнодушие и чувство внутренней отчужденности от всех 
процессов, имеющих социальный характер, что неизбежно усили-
вает тенденции тоталитаризации. В то же время процесс возраста-
ния социальной энтропии порождает реальную опасность для со-
хранения и действительного развития человечества тем, что 
открывает шлюзы этой агрессивной пассивности массы. 

Замкнутость в себе масс, оказавшихся без иерархии ценно-
стей, без высоких идей не способными к самоорганизации, обрекает 
их на деградацию. Тем более это становится очевидным в отсутст-
вие действительной элиты, «исполняющим обязанности» которой в 
большинстве своем становится так называемый креативный класс 
(неадекватное название для социальной группы, в свою очередь, 
неверно понимающей сам смысл креативности). В большинстве это 
оказавшиеся успешными массовые люди, не слишком успешные 
представители богемы, представители прежних маргинальных 
групп, «главным искусством» для которых становится пиар. 

Замена человеческих отношений психотехническими мани-
пуляциями, их опосредованность информационными технология-
ми приводит к кризису социальности, являющейся исходной осно-



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

195

вой и фундаментом культуры. Вместо установления гармонии че-
ловек, разучившийся различать количество и качество, выступает в 
конфликте против всего: природы, общества, самого себя. Человек 
не находит гармонии ни с внешним миром, ни с собственным 
внутренним. Он все более утрачивает целостность и гармонию 
души. Но ведь именно такому человеку, каковым он перешел и в 
XXI век, предстоит в будущем решение сложнейших проблем, от 
которых, как уже говорилось, будет зависеть судьба человеческой 
цивилизации и даже сохранение самого человечества. 

Существует два возможных варианта подхода к этой про-
блеме, которые условно можно назвать оптимистическим и песси-
мистическим. В отличие от пессимистического, вполне очевидного, 
оптимистический вариант исходит из того, что «гуманитарные за-
воевания человечества достаточно значительны, чтобы позволить 
нам в одночасье сползти в высокотехнологичное варварство»1, что 
у человечества хватит здравого смысла, чтобы создать культуру, 
исключающую насилие, а не регламентирующую его, что ему хва-
тит чувства самосохранения, чтобы не закончить историю земного 
человечества коллективным самоубийством. Как говорил русский 
философ С. Франк, человечество «идет по предначертанному ему 
пути так же, как идет по нему отдельный человек – через эпохи 
подъема и упадка, наступления и отступления, приливы творче-
ской энергии и моменты усталости…»2 Иными словами, кризисы, 
даже самые серьезные, – лишь временное явление в развитии 
культуры, и как отдельный человек находит в себе силы пережить 
их, так и человечество в целом сможет преодолеть трудные мо-
менты своего развития. 

Кроме того, оптимизм часто обосновывают тем, что переход 
от индустриального общества к постиндустриальному означает 
изменение качества жизни общества, ибо если индустриальное 
общество основывается на массовом производстве и массовом по-
треблении, вызывающем стандартизацию жизни, то в постинду- 
стриальном обществе, строящемся как информационное общество, 
информация сама (!) обусловливает новые перспективы развития и 

                                          
1 Литвиненко В.А. Социотехнологические комплексы: Новый вид цивили-

зационного взаимодействия // Общественные науки и современность. – М., 
2000. – № 4. – С. 149.  

2 Франк С. Свет во тьме. – М.: Факториал, 1998. – С. 227.  



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

196

социального изменения. Процессы омассовления тем самым как 
бы автоматически прекращаются, и начинается расцвет личност-
ного самопостроения человека. Однако, во-первых, сформирован-
ный массовый человек при этом никуда не девается, продолжая своей 
психологией определять господствующие настроения в обществе.  
А во-вторых, положение усложняется тем, что новые информаци-
онные технологии и информационные модели управления как раз и 
налагаются на массовое общество, и это может стать основой глав-
ных проблем человека в будущем и усилить опасность социального 
перерождения общества в антигуманном направлении. 

Во всех сферах социальной деятельности человек оказался 
отчужден от собственных интересов: политика подчинила его 
личность, экономика – его цели, техника – его время. В матери-
ально-техническом отношении человек создал такой мир, который 
приобрел независимость и стал развиваться по собственным зако-
нам, созданный им мир вещей стал сильнее своего создателя и на-
чал диктовать ему свои правила. Человек утратил контроль над 
изменением этого мира, а потому в складывающемся товарном 
тоталитаризме трудно понять, кто кому действительно принадле-
жит: вещь человеку или наоборот. 

Технизация создает тенденцию отодвигать «человеческое, 
слишком человеческое» вплоть до полного исключения его из це-
ликом автоматизированной деятельности. Цивилизация, культиви-
рующая частичность человека, оправдывая это специализацией, 
приобретает черты постчеловеческой. И эта проблема постчелове-
ческого качества цивилизации становится все более актуальной в 
условиях, когда наряду с естественным интеллектом человека на-
чинает активно действовать искусственный интеллект машины. 
Сегодня даже само выживание человека зависит от того, как смо-
жет он организовать свой диалог с созданной им второй природой, 
чтобы она не поглотила его собственное самоценное бытие. Орга-
низованный рядом с реальной действительностью виртуальный ее 
вариант, созданный совокупными усилиями СМИ, рекламы и дру-
гих коммуникативных систем, ставит под вопрос и идентичность 
самого сознания человека. Человек уникальный и универсальный, 
в его сакральности и повседневности, в его парадигмальности и 
реальной наличности, оказывается распавшимся в своей целостно-
сти. И невозможность собрать его в гармоническом единстве всех 
проявлений, причем именно человеческих проявлений, ставит во-



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

197

прос о неполном соответствии современного варианта человека 
его родовой характеристике и перспективе. 

Все отчетливее в связи с этим выступает несоответствие 
формируемого всем контекстом современного информационного 
общества характера человека тем задачам, которые стоят перед 
человечеством. Определенная деградация человеческого материала 
дает основания говорить о деантропологизации, о реальном сни-
жении уровня восприятия и ощущения жизни человеком, несмотря 
на все видимое ее оживление. Или, может быть, речь идет скорее о 
наступлении той эпохи, о которой говорил Н.А. Бердяев в своей 
«Экзистенциальной диалектике божественного и человеческого», 
считая, что в посттеологическую и постнаучную «третью эпоху» 
духа будет найдена и раскрыта новая антропология?1 Однако ни 
анализ конкретных характеристик современного человека, ни раз-
рабатываемые социальные проекты глобализации, как они осуще-
ствляются в настоящее время, не дают оснований думать так. Оче-
видно, XXI веку не избежать ни решения жизненно важной 
проблемы характера культуры будущего человечества, ни про-
блемы самой глобализации, способ решения которой может опреде-
лить лицо и характер всего XXI в. (и, скорое всего, не только). При 
этом характер возникших проблем показывает, что они не могут 
быть разрешены каким-то частичным способом. Но, как и во всей 
культуре, в данной области мы также наблюдаем кризис – духовно-
идеологический, когда многие прежние ценности утратили свой не-
зыблемый статус и подвергаются сомнению и отрицанию. 

По сути, человеческие ценности и идеалы являются, как и 
известные религиозно-нравственные заповеди, своеобразными, 
имеющими разную силу и степень общности, кодозадающими 
устройствами, определяющими наше сознание и поведение. Де-
конструкция в культуре, с небывалым размахом развернувшаяся в 
ХХ в. и продолжающаяся в XXI, не может идти бесконечно, и со 
временем прежние системы ценностей будут заменены новыми. 
Вообще же без ценностей жизнь человека невозможна, ибо именно 
они составляют главную метамотивацию человеческой деятельно-
сти. В условиях усилившихся в современном мире иррационалист-
ских тенденций необходимо восстановление рациональности, но в 
                                          

1 Бердяев Н.А. Экзистенциальная диалектика божественного и человече-
ского. – Париж: YMCA-PRESS, 1952. – 247 с. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

198

формах, адекватных потребностям современного познания, фор-
мирования мировоззрения, развития науки. 

Что касается философии, которая определяется как «любовь к 
мудрости», являясь несомненным, двойным удостоверением1 чело-
века в человеческом, то в ее судьбе в отечественной истории уже 
был прецедент, когда в 1850 г. царский министр народного просве-
щения, академик и писатель П.А. Ширинский-Шихматов упразднил 
преподавание в университетах философии в качестве самостоятель-
ной науки как подозрительной. Он положил конец «обольститель-
ным мудрствованиям философий», но уже в 60-е годы XIX в. фило-
софские кафедры в университетах России были восстановлены2. 

 
 

Идентичность современного человека 
 
Как уже говорилось, в отличие от животного, ценности ко-

торого определены естественным образом, человек способен при-
нять за ценность что угодно, и созданные человеком и порой не-
нужные ему предметы сами активно влияют на его образ жизни. 
Однако далеко не все созданное им прогрессивно. Часто это из-
держки и прихоти, т.е. мнимые потребности, искусственно сфаб-
рикованные соображениями престижа и т.п. игрушки, хлам, не-
нужные вещи, способные выступить в качестве потребности один 
раз – во время приобретения. Тратить жизнь на создание и обслу-
живание фиктивных потребностей бессмысленно: время, потра-
ченное на это, вычитается из духовной жизни, лишая человека ис-
тинного движения. 

В то же время истинные потребности, которые гарантировали 
бы богатство личности и действительную полноту жизни человека и 
общества – потребности познания, творчества, любви, красоты, 
истины, справедливости, – фактически не могут быть удовлетво-
рены, и в лучшем случае их удовлетворение заменяется суррога-
тами, в изобилии фабрикуемыми в современном обществе. От 

                                          
1 И любовь, и мудрость, как мы знаем, суть качества, идентифицирующие 

именно человека. 
2 Философские кафедры были упразднены и в Чили после прихода к вла-

сти Пиночета в 1972 г. Чилийское образование до сих пор не справилось с по-
следствиями этого ущерба, нанесенного тогда его будущему. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

199

возможности реализации идеи и идеала всесторонне развитой лич-
ности человек по сути деградирует к индивиду всесторонне по-
требляющему: «Я потребляю – следовательно, существую»… 

Но идентичность человека во все более ощутимых масшта-
бах и формах начинает определяться уже не только в отношении 
остальной живой природы, но требует учета критериев отличия 
естественной жизни от искусственно порожденных форм, от не-
жизни, в частности, от искусственного интеллекта, искусственной 
личности, разнообразных разумных машин, автоматов, киборгов, 
гибридных образований разного рода и уровня и т.п. Иными сло-
вами, мы отчетливо видим расширение числа самих уровней и на-
правлений идентификации человеком себя, но уже с целью отде-
ления себя в своих новых характеристиках от того особенного, что 
составляет и его специфику, и совокупность особой ответствен-
ности и особых задач, которые он способен определить для себя 
сам и которые принадлежали ему традиционно. 

Культура, которая в качестве «второй природы» есть не 
только некая внеположенная реальность, но составляет и опреде-
ляет внутреннюю реальность самого человека, все более стано-
вится ареной разыгрывания неопределенностей и ненормативно-
стей. Сбой опор когнитивного механизма приводит не только к 
фрагментированности сознания, дезорганизации мышления, но 
тем самым деформирует восприятие человека и изменяет адекват-
ность его оценок. Человеку порою становится трудно понять, с 
кем и чем он сам реально себя идентифицирует. Возможно, скоро 
ему будет уже трудно определиться с самим собой: кто он – чело-
век или машина, мужчина или женщина и т.д. Неутешительный 
вывод из наблюдений за современной действительностью делает 
А. Ашкеров: «Перверсивность и девиантность превращаются в 
характеристики, определяющие самое существо человека»1. Дей-
ствительно, мы явно отмечаем повышение общего интереса к по-
граничному, отклоненному, ненормальному. 

В отличие от других обитателей Земли, человек умеет нака-
пливать, а главное – наращивать свои достижения от поколения к 
поколению благодаря специальным социальным механизмам ма-
териально-духовного наследования, которые и выделили человека, 
                                          

1 Ашкеров А. Гражданин как сексуальное меньшинство // Сумерки глоба-
лизации. – М.: АСТ, 2004. – С. 317. 



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

200

обеспечив ему его особое место в мире живого. Этим специальным 
механизмом, как мы помним, всегда становилась культура, по-
строенная самим человеком. Если же этот механизм перестанет 
срабатывать, то преимущество человека исчезает, ведь когда уро-
вень «оснащенности» новых поколений не растет и их возможно-
сти не увеличиваются, то, согласно законам инерции, наступают 
застой и деградация. Если культура перестает быть аккумулятором 
энергий и стимулятором развития, то происходит вырождение 
культуры как сложного механизма всестороннего наследования 
достижений и возможностей, позволяющего человеку совершенст-
воваться и тем самым воплощать идею человечества как рода, об-
живающего мир в соответствии с уровнем собственного развития. 

Возникающая неоднозначность самоопределения (амбива-
лентность самоощущения) способна приводить к ложной иденти-
фикации, что иллюстрирует переживаемый человеком кризис 
идентичности, когда человек теряется в противоречивости прояв-
лений современной культурной модели, пытаясь соединить проти-
воположные образцы, тенденции, устремления. В частности, он 
может одновременно испытывать и чувство определенного пре-
восходства, и переживать комплекс неполноценности, ибо стоит 
между традицией прошлого с ее общим гуманистическим содер-
жанием и пафосом, и в то же время со страхом заглядывает в бу-
дущее, где его могут ожидать разного рода сюрпризы – в виде 
сверхумных машин, в сравнении с которыми он может оказаться 
«нерентабельной моделью», постепенно вытесняемой из бытия. 

Претерпевает ли в связи с изменением характера рациональ-
ности человека изменения сама человеческая природа? Или только 
ее понимание? Прекратилась ли или может быть продолжена «чело-
веком разумным» собственная, уже направленная эволюция? Если 
он не сможет восстановить рациональность или сформировать ее 
новую, более адекватную времени, более открытую форму, то мо-
жет оказаться зависимым объектом неизбежности выстраивания 
последовательной линии не столько эволюции, сколько инволюции: 
разумность – постразумность – постсоциальность – постчеловек. 

Так, например, кто допустил, позволил в XXI в. возродить 
фактически рабовладение? Может быть, постчеловек, ведь человек, 
познавший ценность свободы и воспевший ее в своем искусстве, 
однако допустивший возрождение рабства и рабовладения, может 
ли он сохранить свою человеческую идентичность? Как тут не 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

201

вспомнить историю Эзопа, известного автора басен и парадоксов. 
Будучи захвачен в плен и став рабом в Дельфах, этот талантливый 
человек был несправедливо обвинен в проступке, которого не со-
вершал, и должен был понести наказание. Вспомним, что рабов и 
свободных в древние времена казнили по-разному: свободных 
сбрасывали в пропасть, а за раба нес ответственность его хозяин, ко-
торый мог откупить его… Эзоп предпочел умереть, как свободный 
человек, чем продолжать жить рабом. Перед смертью он спросил: 
«Где тут у вас пропасть для свободных людей?» Истинный Чело-
век утверждает свою свободу и свободу духа иногда дорогой це-
ной, сохраняя человеческую идентичность в той сфере «третьего», 
которое, как сказал поэт, «выше жизни и смерти…». 

Нынешний распад идеи человека, девальвация его образа, 
порча его самого, становящегося все более манипулируемым объек-
том, забывшим о человеческих ценностях и необходимости всерьез 
отстаивать их, заставляют вспомнить Диогена, днем с фонарем 
искавшего человека. В самом деле, человек современного пост- 
культурья настолько утратил человеческий облик, что стали появ-
ляться странные прецеденты, о которых прежде мы и не слышали. 
Так, в книге «Культура времен Апокалипсиса» содержится рассказ 
о получившем известность во французской и японской прессе слу-
чае, когда учившийся во Франции японский студент Сагава убил 
свою французскую подружку и съел ее. Позднее он подробно опи-
сал этот случай, а затем написал и сценарий, по которому был по-
ставлен фильм. В конце концов публика привыкла и стала считать 
подобный случай приемлемым, а каннибала – рассматривать «как 
человеческое существо, которому довелось пережить очень спе-
цифический опыт»1. Подобная же ситуация легла в основу романа 
Ивлина Во «Черная беда», где мужчина съедает свою подружку на 
пиру каннибалов. Данный прецедент нашел даже нечто вроде на-
учного объяснения, подобного тому, что вкус к человеческому мя-
су заложен в наших ДНК и может неожиданно активизироваться, 
чем, в частности, Н. Кло2 пытается объяснить и возрождение рабо-
владельческого сознания… 

                                          
1 См.: Культура времен Апокалипсиса / Под ред. А. Парфрея. – Екатерин-

бург: Ультра. Культура, 2005. – С. 168–169.  
2 Кло Н. Манифест вампира // Культура времен Апокалипсиса. Цит. соч. – 

С. 570–575.  



 
НАУКА О ЧЕЛОВЕКЕ: СМЕНА ПАРАДИГМЫ 

 

 

202

А может быть, и действительно, человеческая сущность, че-
ловеческая исключительность – досужие выдумки? Человека в его 
особости и идентичности нет. И тогда, действительно, почему бы 
и не съесть его, ведь едим же мы1 лещей и куропаток… Что же ка-
сается религиозного запрета, то ныне религиозность часто пред-
стает как всего лишь условно-обрядовая мода, ибо человеку стано-
вится всерьез и на деле трудно вынести осознание особого 
измерения духовности, что требует от него работы духа. О духов-
ности, как и о любви к свободе современный человек реально за-
был… Скоро он, возможно спросит: а что это? 

Реально мы видим человека стоящим на распутье: воору-
женный амбивалентной технической мощью, он может стать 
сверхчеловеком. А может оказаться и супербестией – вспомним 
достаточно разные на этот счет идеи Ницше и Мережковского…  
А может быть, это станет наполовину искусственный трансчело-
век… Или он останется массовым человеком, скатывающимся к 
бытию в форме биомассы, – вспомним «последнего человека» 
Ницше: этот последний на Земле маленький человек довольно го-
ворит: «Счастье найдено нами». И моргает…2 При этом иногда 
трудно отличить трансчеловека от постчеловека… Но в любом 
случае, это уже не-человек… 

Самое трудное для человека, стоящего, как древний рыцарь, 
на распутье, остаться самим собой, человеком в перспективе… 
Сохранить свою идентичность, обогатив, а не извратив ее. Челове-
ческая способность к самоидентификации подобна наличию сво-
его рода иммунитета на психокультурном уровне. Человек спосо-
бен распознавать «свое», свойственное ему как родовому существу 
(на всех уровнях его существования и понимания), и отвергать то, 
что угрожает его идентичности размыванием самих основ его су-
ществования как такового. У человека есть эта потребность быть 
связанным с человечеством, ощущать себя его частью и сохранять 
свои характеристики, оберегая их от размывания в некоей бескаче-
ственной энтропии. Но он начинает утрачивать этот свой главный 
человеческий иммунитет. 

                                          
1 Не означает ли это, по сути, признание возможности людоедства среди 

людей?.. 
2 См.: Ницше Ф. Так говорил Заратустра // Ницше Ф. Соч.: В 2 т. – М.: 

Мысль, 1990. – Т. 2. – С. 11. 



Человек и проблема его идентичности 
в современном посткультурном мире 

 

 

203

Однако определение идентичности человека по-прежнему 
важно, поскольку именно человек (во всяком случае, пока) остает-
ся субъектом и предметом всех теорий и философий, всех культу-
рологических концепций, искусства и т.д. И хотя творчество, как 
говорилось, есть идентификационная деятельность для человека, 
однако человек в его целостности, как предмет, уходит из рас-
смотрения: предметом теоретических исследований чаще стано-
вятся все более мелкие, отдельные аспекты и явления, частичные 
исследования локальных проявлений… 

Создание человеческого культурного пространства, которым 
постепенно становится весь мир и которое населяется все более 
значительными и совершенными творениями, представлениями и 
образами, есть человеческое дело. И отказавшись от него, человек 
искажает саму идею человека, в конечном счете утрачивая и саму 
эту идею, и тем самым и смысл собственного своего существова-
ния, свой творческий статус, наконец, свое место в мире. Хотелось 
бы думать, что XXI век станет не только временем великих пере-
ломов, но и временем самоопределения для человека, народа, че-
ловечества. Для этого необходимо прежде всего изменение самого 
человека, который сейчас возводит основы цивилизации, призван-
ной помочь ему жить лучше, в то время как ему пора и необходи-
мо самому становиться лучше. Это очень простое, но и самое 
трудно выполнимое требование. Восстановление идеи человека в 
полноте ее смысла и функций есть и основа человеческой культу-
ры, и ее задача в XXI в., содержанием которого должна стать 
борьба за живой разум человека против его растворения в мертвых 
механизмах, за человечество против его рассеивания, самоизжива-
ния в энтропии ненорм и извращений. Общая задача культуры – 
формирование человека, который осознанно поведет мир не к хао-
су, деградации и распаду, а к установлению более совершенного, 
более гармоничного порядка, способного обнаружить и реализо-
вать все еще не раскрытые способности человека, от которых за-
висит и будущее самого мира. 

Ныне Человек – это звучит проблематично… Все более про-
блематично. 

 


